
 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

45

 
 
 
 
 
 
 
 
 

В.Л. Махлин 

КОНЕЦ РАЗГОВОРА  
(К ГЕРМЕНЕВТИКЕ СОВРЕМЕННОСТИ) 

 
В традиции философии, начиная по крайней мере с молодого 

Гегеля, – на переломе времен ставить под вопрос свою современ-
ность и свою историю, пытаясь по-новому сориентироваться в свете 
по-новому открывшейся реальности. Нижеследующее – попытка 
такого рода «ориентации»; я попытаюсь обозначить и продумать 
опыт нашего времени в трех взаимосвязанных направлениях. 

Во-первых, стоит осознать определенный сдвиг обществен-
ной атмосферы – событие, ощутимо влияющее на повседневное и 
институциональное общение и речь, на характер «коммуникации». 
Изменения, происшедшие в течение «нулевого» десятилетия нового 
века и тысячелетия, похоже, настолько стремительны и радикаль-
ны, что можно было бы говорить о «революции», если бы новый 
опыт так явно не противоречил представлениям о революции, 
сложившимся в Новое время, и это противоречие само по себе – 
симптом. Во-вторых, меня интересует преломление новейшего 
исторического опыта в науках исторического опыта (чаще назы-
ваемых «гуманитарными»). Как западные, более организованные 
академические дискуссии, так и российские голоса, чаще спонтан-
ные и сумбурные, по-разному реагируют на происходящее, но 
редко обращаются к предпосылкам и основаниям перемен, к тому, 
«откуда растут ноги» у современности и где она, современность, 
так сказать, не равна себе – «выходит сама за себя», по выражению 
М.М. Бахтина. Герменевтическое измерение исторического опыта, 
сближающее прошлое и современность в самом различии их, я бу-
ду в дальнейшем называть «затекстом», дистанцируясь от слиш-



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

46

ком филологизированного понятия «контекст», а также для того, 
чтобы подчеркнуть происшедший за последние два десятилетия 
выход за пределы постмодерно-структуралистской эпохи с ее фи-
лологизмом и сакрализацией «текста». В-третьих, наконец, я по-
стараюсь прояснить, почему совершающиеся изменения не только 
закономерны, но также и открывают новые возможности исследо-
вания и понимания, правда, не «вообще», но лишь в порядке лич-
ной инициативы, почти или вовсе не зависимой уже от так назы-
ваемого институционального знания и «нормальной науки», от 
идеализаций и «парадигм» Нового времени. 

 
 

Переворачивание 
 
Социальную атмосферу и основное духовно-идеологическое 

событие нашего времени я бы назвал «концом разговора». Суть 
дела не в том, чтобы к давно провозглашенным «концам» приба-
вить еще один «конец», но скорее в том, чтобы зафиксировать со-
бытийный феномен, бросающий обратный свет на исторический 
процесс Нового времени в целом и постольку способствующий 
ориентации «здесь и теперь». 

Совершающийся на наших глазах и в нас же самих новый 
очередной разрыв истории (а не «конец истории») дает основания 
утверждать, что в принципе изжит и исчерпан «конец Нового вре-
мени» в том смысле, в каком установил и проанализировал это по-
нятие Романо Гвардини в одноименной книге (1950)1. ХХ век нужно 
признать завершением исторического цикла, именуемого в отечест-
венной традиции «новым» и «новейшим» временем, а на Западе об-
суждавшегося в связи с проблемами «модерна» и «постмодерна». 
Дело здесь, как всегда, не в словах самих по себе, но в стоящем за 
всеми словами и дискуссиями онтологически-событийном затек-
сте, непрерывном и прерывистом в одно и то же время. 

«Конец разговора» – это объективное, но не вполне под-
дающееся объективации состояние и обстояние «самих вещей»; 
это «воздух духа», пронизывающий общественную реальность 

                                          
1 Guardini R. Das Ende der Neuzeit: Versuch für Orientierung; рус. перевод: 

Вопросы философии. – М., 1990. – № 4. (Переизд.: ЭОН: Альманах старой и но-
вой культуры / РАН. ИНИОН. – М., 2010.)  



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

47

снизу доверху; это «сквозная умонастроенность», которой все 
причастны и которую трудно поэтому зафиксировать и оценить в 
общезначимых завершающих терминах. 

«Конец разговора», во-первых, указывает на сферу «обще-
ния» в самом широком смысле этого слова, т.е. на современный 
исторический опыт в плоскости того, что М. Бубер назвал когда-то 
«междучеловеческим» (das Zwischenmenschliche), противопостав-
ляя это понятие безлично-нормативным представлениям Просве-
щения о человеке и человечестве вообще, «сознанию вообще», 
идеалистическим и гуманистическим идеализациям Нового време-
ни. Во-вторых, «конец разговора» одновременно и соединяет, и 
отделяет нас от так называемой «постсовременности» с ее провоз-
глашениями «смерти человека», «смерти автора», «конца истории» 
и т.п. Проблема не в том, что все это уже «было», а скорее в том, 
что все «сбылось»: лозунги и тенденции 60–70-х годов прошлого 
столетия, так сказать, «победили» и «пришли к власти» как раз в 
тот момент, когда они себя исчерпали как «тенденции». То, что 
прежде было сопротивлением догматизму, пошлости, общим мес-
там, само в новых условиях обернулось догматизмом, пошлостью 
и общими местами. 

Произошло, как мне кажется, грандиозное, в духе «фанта-
стического реализма» Достоевского, переворачивание смысла при 
изменении «затекста». И «модерн», и «постмодерн» закончились 
не потому, что им на смену пришло что-то новое, а скорее наобо-
рот: то, что прежде было относительно новым, «открытым» собы-
тием, полемикой, эпатажем, сопротивлением, предвосхищениями, 
опасениями – общим разговором в перспективе становящейся со-
временности – как бы вдруг утратило перспективу; ход вещей 
словно оставил прежний разговор позади себя, обернувшись не-
мотствующей «практикой порядка», по выражению М. Фуко. Не 
стало общезначимо-общепонятного субъекта ответственности и 
вменяемости, и тезис того же Фуко о смерти человека и конце гу-
манизма сделался чем-то само собой разумеющимся на неритори-
ческом, нетеоретическом уровне, причем настолько, что и сам Фу-
ко, ненаучно выражаясь, вздрогнул бы. Что же, собственно, 
«перевернулось» и что случилось? 

 
 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

48

В идеале и в реале 
 
Основные метаимперативы Нового времени (а не просто 

«мифы» или «метарассказы», о которых писал Ж.-Ф. Лиотар1), судя 
по всему, не столько провалились, сколько, наоборот, реализова-
лись, т.е. стали реальностью. То, что на протяжении в особенности 
двух последних веков европейской истории было «в идеале», стало 
«в реале». И это «перевернуло» смысл прежних идеализаций, ко-
торые вместе с тем уже невозможно ни обойти, ни отменить, ни 
даже забыть. 

«Сразу так много отвлеченностей (и не только современ-
ных) становятся конкретными», – заметил С.С. Аверинцев на но-
вом рубеже двух столетий2. Достаточно вспомнить такие «отвле-
ченности» (идеализации), как «труд» (в СССР – «свободный и 
радостный»), «всеобщее образование», «демократия», «культура», 
«личность» и т.п. Если в начале конца Нового времени (первые 
десятилетия прошлого века) объективной нуждой и насущной за-
дачей было переустройство общественной системы, то на исходе 
ХХ в. мир оказался, по выражению из платоновского «Котлована» 
(о женщине), «доделан до социализма», хотя и не везде так уско-
ренно и круто, как в СССР, а демократия из отвлеченного метаим-
ператива модерна и постмодерна тоже стала конкретной, а имен-
но – завершенной, или окончательной, демократией со всеми ее 
завоеваниями, парадоксами и карикатурами. 

Симптоматичен новый публичный номинализм: «возрожде-
ние», «революция», «монархия», «демократия», «миссия универ-
ситета», «творчество» и «креативность», «духовность», «идентич-
ность», «национальная идея», «свобода» и т.п.; все это бренды 
трендов прошлого и позапрошлого столетий. Наряду с этим веч-
ные значимости и знаки человеческого существования, неустра-
нимые даже из самого светлого будущего – «карьера», «статус», 
«престиж», «известность», «успех» и т.п., – изменили свое место и 
степень «озвученности» в общественном сознании: они сделались 
символически-виртуальными замещениями прежних «отвлеченно-

                                          
1 Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна (1979). – М.; СПб.: Институт экс-

периментальной социологии: Алетейя, 1998. – 160 с. 
2 Аверинцев С.С. Знамения времени // In memoriam: Сергей Аверинцев. – 

М.: ИНИОН, 2004. – С. 241. 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

49

стей», утративших свою значимость в конкретных условиях обще-
ства и научного сообщества после конца Нового времени. 

 
 

Приватизированное общество 
 
Чем радикальнее процессы «глобализации», тем острее ре-

акция на них – процессы диверсификации, раздифференциации 
(Ausdifferenzierung); новому, техногенному обобществлению бы-
тия и сознания закономерно и комично соответствует разобобще-
ствление бытия и сознания. Глобализация – это независимое от 
людей продолжение метаимператива «мировой революции» в пост- 
революционной и постидеологической ситуации. И как прежде 
большевизм вызвал к жизни своего антагониста-двойника – фа-
шизм1, так ныне глобализация порождает свои реактивные изнан-
ки. Национализм и «этноцентризм» вновь стали возможны тогда, 
когда они, казалось бы, уже невозможны из-за денационализации 
и «мультикультурализма» государств и культур. Общий принцип 
новой «модернизации» – после модерна и постмодерна – можно 
обозначить привычным, хотя и не вполне приличным, словом – 
приватизация. 

Приватизация не экономический только, но духовно «меж-
дучеловеческий» процесс, меняющий образ жизни человека и об-
щества, ощущение своего «присутствия» в мире. И общество по-
разному готово культивировать новый «дух времени», а равно и 
сдерживать его. Ведь в условиях глобальной приватизации, когда 
последним общественным метаимперативом оказывается самое 
первое и самое простое – «выживание», общество тоже стремится 
выжить как общество именно. Для нас здесь важен онтологически-
событийный сдвиг, децентрировавший постмодернистскую рито-
рику и идеологию «децентрации» и «деконструкции»: все это ста-
ло глобальной реальностью, «практикой порядка». 

В самом деле: с позиций так называемого постмодернизма и 
«теоретического антигуманизма» последних десятилетий прошло-
го века «множественность» и «различия» казались гуманными и 

                                          
1 См. об этом, в частности: Нольте Э. Европейская гражданская война 

(1917–1945): Национал-социализм и большевизм. – М.: Логос, 2003. – 528 с. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

50

прогрессивными до тех пор, пока реальным и общепонятным фо-
ном этим трендам служил тоталитаризм. «Каждый пишет, как он 
слышит» – это было понятно и оправданно в те времена, когда так 
пел советский бард. Но когда публичное право на свободу мнений 
и интерпретаций обернулось охранной грамотой любого «экзи-
стенциального» произвола или глупости сверху и снизу, а «интер-
претация» стала легитимной формой самоутверждения и самооп-
равдания по принципу «А я так вижу», – тогда скромное обаяние 
так называемого личного начала приобрело совсем иной смысл. 
Наступила неслыханная прежде «приватизация» всех ценностей, 
законов и правил; отвлеченность «человека» и «личности» стала 
конкретной множественностью людей, мнений и волеизъявлений, 
а отвлеченность «свободы» – множеством свобод, быстро утра-
тивших прежнюю солидарность. 

На Западе опыт конкретизирующего «переворачивания» 
прежних отвлеченностей тоже имеет свою историю, но там это 
почти нормальная история в «железной клетке» капитализма со 
своими компенсациями, компромиссами и традициями так назы-
ваемой буржуазной демократии; в странах с тоталитарным про-
шлым «приватизация», наступившая «после коммунизма и вместо 
него», очевидно, означает нечто совсем иное. 

Приватизация жизненного мира и общественного сознания – 
не только и не просто изнанка глобализации; нет, это еще и чело-
веческий, слишком человеческий ответ на утрату общего в об-
ществе, на гротескно-комическую убыль «междучеловеческого», 
которое для того чтобы удержаться в общественном бытии, должно 
было крайне упроститься, институализироваться и формализоваться. 
Если, как теперь откровенно говорят, «каждый сам за себя», то в 
практиках творческого самовыражения, естественно, «каждый сам 
себе Хайдеггер»; ведь принцип окончательной / завершенной де-
мократии явно подрывает всякие объективные критерии, включая 
здравый смысл. Коррупция, криминал и терроризм, которые были 
во все времена, сегодня – предметы общественного интереса и 
«оживляжа»: изнанки общественных событий сами стали как бы 
событиями. Чем больше слов об индивидуальном и «не похожем 
на других», тем заметнее (не только в рекламе) тенденция к стан-
дартизации сознания и речи (не только публичной). Ведь для того 
чтобы сказать что-то «свое», я должен опираться на какую-то об-
щезначимость и общепонятность, на «общный» для нас с вами 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

51

язык мысли. Но это априорное условие возможности обращенной 
речи, «разговора» в условиях Конца Разговора – когда для того 
чтобы обсудить и разобраться, «поговорить», уже не хватает ни 
времени, ни места, ни повода, когда речь становится все более ау-
тичной, «вообще моей», – при котором общение становится фор-
мальным: в лучшем случае публичный разговор сводится к «обме-
ну мнений», в худшем – к «скандалу», а то и к драке. Эксцессов, 
впрочем, в последнее время стараются избежать, загоняя тем са-
мым все противоречия внутрь, в «подпольную» сферу приватизи-
ровавшегося сознания, обобществленного и отъединенного в одно 
и то же время. Идеал всеобщего образования обернулся отсутствием 
элементарной грамотности, приватизацией правил: каждый пишет, 
как он слышит… 

 
 

Эра индивида? 
 
Насколько правомерно глобальную приватизацию опреде-

лять, вслед за А. Рено, скорее позитивно в качестве «эры индиви-
да»1? В ситуации Конца Разговора тезис об «эре индивида», ре-
зонно противостоявший в последние десятилетия прошлого века 
«теоретическому антигуманизму» в философии и гуманитарных 
науках2, надо полагать, тоже сделался отвлеченностью, перестав 
быть отвлеченным. 

Налицо состояние какого-то повсеместного срыва, провала 
или обвала – как бы глубокий выдох и отход Нового времени. Он-
тологически-событийный «затекст» словно отомстил понятию 
«текст», которое, что ни говори, еще имплицировало в 60–80-е го-
ды атмосферу относительного интеллектуального напряжения и 
стабильности. По инерции языка часто говорят о «кризисе»; но 
реальный кризис это всегда некоторое объективное напряжение, 
которое требует объективного разрешения, а именно этого нет и 
как будто не предвидится, как бы нас ни пугали «концом света»  
и ни болтали о «революции». Так называемый экономический кри-
                                          

1 Рено А. Эра индивида: К истории субъективности (1989). – СПб.: Влади-
мир Даль, 2002. – 471 с. 

2 Ferry L., Renaut A. La pensée 68. Essai sur ľanti-humanisme contemporain. – 
Paris, 1985. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

52

зис – скорее тема разговора в ситуации Конца Разговора. Эконо-
мические реалии и проблемы, как обычно, скорее выражение бо-
лее глубокого тупика «кризиса без кризиса». Умышленное, рас-
считанное на продажу, публичное бесстыдство нашего времени – 
симптом более интимного стыда и здравого смысла в ситуации 
новой – посттоталитарной и постидеологичской – немоты време-
ни, новой «глухоты паучьей». 

«Эра индивида» сделала почти невозможным и как бы не-
нужным предметную полемику, а равно и подлинное согласие во 
всех сферах культурного творчества; «все всë знают», как ирони-
чески выразился английский коллега, комментируя вдруг насту-
пивший спад напряжений и интереса на научных конференциях. 
Зачем с кем-то спорить и где та инстанция, тот «трибунал» разума 
или здравого смысла, к которым я вправе апеллировать помимо 
своего права на собственное мнение и «авторскую» интерпрета-
цию, на «самореализацию»? И по той же самой логике любая по-
лемика с правом не может не восприниматься как враждебный 
«наезд» на так называемую самореализацию, как совершенно не-
оправданное насилие над личностью; получается, что от индивида 
требуют понять и признать нечто, пребывающее вне индивида, вне 
его компетенции и его возможностей: это ли не нарушение прав 
личности? «Эра индивида» не столько индивидуализирует, сколь-
ко разлагает и приватизирует все объективные традиционные кри-
терии, а требование признания со стороны других оборачивается 
негативной формой «междучеловеческого» – агрессивным само-
утверждением самих по себе не равных, но легитимно равноправ-
ных конкурентов1. 

В так называемой «творческой» сфере такое общее положе-
ние вещей еще уродливей, чем в повседневной и политической 
жизни, где все-таки нужно принимать ответственные решения, то-
гда как все более автономные, все более индивидуальные «свобод-
ные искусства» этого не требуют: они одержимы инерцией импе-
ратива «автономии» Нового времени даже тогда и как раз тогда, 

                                          
1 В русской литературной колонии в Париже в 1990-е годы некий рецен-

зент подверг уничтожающей критике книгу о поэзии одной дамы за некомпе-
тентность и глупость; этого рецензента подстерегли и избили железными палка-
ми, причем объяснили за что. Если бы этой истории, рассказанной мне коллегой, 
вернувшимся из Парижа, не было, то ее, как говорится, следовало бы придумать. 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

53

когда оказалось, что «мятежная вера в автономию», воодушевляв-
шая и общественное, и научное сознание Нового времени, была, 
как констатирует упоминавшийся Р. Гвардини, «слепой»1. 

«Эра индивида» после Нового времени оказывается перед 
новым онтологически-событийным затруднением. В ситуации 
Конца Разговора на переднем плане «междучеловеческого» – в 
жизни, в искусстве, в науке – оказалось не то, что людей объеди-
няет, но скорее то, что их разделяет и разъединяет. «Свобода» ин-
дивида, из отвлеченности став реальностью, снова и по-новому 
оказалась в противоречии основаниям человеческого общежития. 
Поэтому общество, защищаясь само от себя, должно было прийти 
к неслыханной даже при тоталитаризме формализации и инсти-
туализации жизни и «знания», к новому расчеловечиванию циви-
лизации. Ясно, что этот общий у России с Западом онтологически-
событийный затекст на постсоветском пространстве имеет не об-
щий, а вполне местный и в своем роде продвинутый вид. 

 
 

Козлиная песнь 
 
По сути дела, у нас происходили и происходят те же самые 

процессы, что и на Западе, но в разных системах отсчета историче-
ского опыта. На Западе больше доверия и терпимости к естествен-
ному ходу вещей, там даже ненормальное происходит относительно 
нормально, а у нас скорее наоборот, «вдруг» как бы по чьему-то 
злому умыслу. (Отсюда внутренне убедительные для многих «ино-
странные агенты», все те же, о которых писал маркиз де Кюстин в 
книге «Россия в 1839 году», хотя теперь это не ссыльные поляки2.) 
Что это – «судьба» или описанное Достоевским в его «видéнии на 
Неве» трансцендентальное издевательство («…а он хохотал, и все 
хохотал»)? 

В советское время мы жили в относительно замкнутом, но и 
в относительно общном мире, смотрели примерно одни и те же 
фильмы, читали одни и те же книги (легальные или запрещенные), 
обсуждали или молчаливо предполагали за всеми текстами хотя 
                                          

1 Гвардини Р. Конец Нового времени // Вопросы философии. – М., 1990. – 
№ 4. – С. 153. 

2 Кюстин маркиз де. Россия в 1839 году. – М.: Терра, 1990. – 340 с.  



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

54

бы и враждебный, но все же «наш» мир жизни, наш затекст. По 
советским временам сегодня ностальгируют не только из-за огра-
ниченности или глупости, но также от сознания того, что у тотали-
таризма было какое-то понятное, странно сказать, человеческое 
лицо, а современная неолиберальная демократия, при всех своих 
преимуществах, лишена человеческого лица и вынуждена доволь-
ствоваться симулякрами и «театрократией». Крутой поворот после 
1991 г. принес с собой новый после 1917 г. провал так называемой 
передовой, или прогрессивной, интеллигенции. Либеральные ре-
формы не были, конечно, ни бессмысленны, ни напрасны, но они 
потерпели моральный крах; в новой исторической ситуации по-
вторилась старая история, но это уже не «трагедия интеллиген-
ции», по Г.П. Федотову1, но скорее «козлиная песнь» («трагедия»), 
по К. Вагинову2. Не случайно прототип центрального героя ваги-
новского «романа с ключом» 1920-х годов, выдающийся филолог-
мыслитель Л.В. Пумпянский (1891–1940), после краха Первой 
российской империи утверждал в своих исследованиях о Гоголе и 
Достоевском: в России невозможна «точная» трагедия в западном 
смысле этого слова – трагедия, основывающаяся на серьезности 
древних и новых законов, а значит, и на серьезности нарушения-
переступания-преступления закона; русский поэтический гений 
есть по преимуществу комический, а не трагический гений, ибо 
Россия есть страна «без достаточного основания»3. 

Комично (в жанре «серьезно-смехового») повторение про-
шлого без осознания опыта прошлого в новой современности: глу-
по наступать на одни и те же грабли, но еще глупее так и не суметь 
поставить вопрос, почему так происходило и происходит. Все от-
веты на этот вопрос скорее неудовлетворительны, ибо односто-
ронни; в этом смысле за последние четверть века провалились все – 
«левые» и «правые», советская «образованщина» и критиковавший 
                                          

1 Федотов Г.П. Трагедия интеллигенции (1926) // Федотов Г.П. Судьба и 
грехи России: В 2 т. – СПб.: София, 1991. – Т. 1. – 352 с. 

2 Вагинов К. Козлиная песнь (1928). – СПб.: Леонардо, 2011. – 320 с. 
3 См. в особенности ранние работы Л.В. Пумпянского, вышедшего, как из-

вестно, из так называемого Невельского кружка или школы М.М. Бахтина: «Опыт 
построения релятивистической действительности по “Ревизору”» (1919) и «Дос-
тоевский и античность» (1922): Пумпянский Л.В. Классическая традиция: собра-
ние трудов по истории русской литературы. – М.: Языки русской культуры, 
2000. – 864 с. 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

55

ее А.И. Солженицын. На Западе ощутим тот же глобальный про-
вал, но, что называется, с точностью до наоборот: у нас левая ре-
волюционная интеллигенция исторически провалилась вследствие 
того, что пришла к власти и ликвидировала своих оппонентов, а 
потом сама себя, тогда как на Западе «прогрессивная» интелли-
генция, будучи в вечной оппозиции капиталистическому общест-
ву, не только сохранилась, но и развивалась, и, скажем, Маркс там 
интереснее и продуктивнее, чем у нас, как раз потому, что фило-
соф не мог для всех быть «всем» и не может при перемене идеоло-
гии сделаться «ничем». 

Русская интеллигенция всегда боролась с властью, родство с 
которой она игнорировала или старалась забыть, и победа интел-
лигенции над властью – в 1991, как и в 1917 г., – не могла не стать 
«серьезно-смеховой» катастрофой интеллигенции, т.е. «козлиной 
песнью» ее. Лучшие советские писатели, кинорежиссеры, публи-
цисты 1950–1980-х годов в постсоветские годы договорили и до-
издали все, что не могли издать и сказать прежде, но было уже 
поздно: свобода стала для них не новым началом, но концом; ока-
залось, что лучшее (а не худшее) в недавнем прошлом было тоже 
советским. Но тем самым «советское» стало проблемой именно 
тогда, когда оно перестало быть таковым в официальном смысле. 

Ощущение такое, что исторически мы так ничему толком и 
не научились, а в основном только поменяли прежние ценности  
и идеологические знаки на противоположные, и в этом, при всей 
чудовищности происшедшего, нет никакой такой возвышенной 
«судьбы», а есть только «дурацкое» историческое несовершенно-
летие и невозможность не повторять прежних ошибок. Вместе с 
тем, однако, время снова и по-новому сбросило маски, «стало ви-
димо далеко во все концы света» (истории); и все оказалось  
по-новому интересным и значимым, современным, когда «совре-
менное» как раз утратило присущее Новому времени качество «ак-
туальности». Перефразируя Н.А. Бердяева, подметившего: «Доре-
волюционное и революционное есть одно и то же, но в разные 
моменты»1, – можно сказать: советское и постсоветское есть одно 
и то же, но в разные моменты. Тем самым историческое мышление 
силой самих вещей вынуждается к относительно новой постановке 

                                          
1 Бердяев Н. Новое средневековье. – Берлин, 1924. – С. 67. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

56

вопроса об историческом опыте прошлого и современности в го-
ризонте того, что М.М. Пришвин (этот русский Хайдеггер, но не в 
философии, а в литературе) назвал в 1920-е годы «Кащеевой це-
пью» русской духовно-идеологической культуры1. 

 
 

Крупный разговор 
 
На Западе и у нас, как представляется, налицо конец того 

«крупного разговора», о котором Б.Л. Пастернак вспоминал на ру-
беже 1920–1930-х годов уже как о прошлом, причем не очень по-
нятом даже современниками, упущенном и подмененном2. Конец 
Разговора непонятен без его начала и его продолжения, поэтому 
сказанное поэтом на его особом языке нужно попробовать пере-
дать более прозаически (аналитически). 

Во-первых, «крупный разговор», как можно заметить, отно-
сится не к поэтам и не к поэзии, не к текстам самим по себе, но к 
затексту или, как говорит Пастернак, к «атмосфере» – воздуху или 
духу времени на пороге радикально иного. Во-вторых, поэтиче-
ские группировки, по мысли Пастернака, только приблизительные 
и даже «обезьяньи» выражения и отражения какого-то бесконечно 
большего в своем бытии и смысле события – «бури», «совершаю-
щегося романа» – события, которое в фактических «словах и дви-
женьях» разговора трудноуловимо. По мысли автора, «крупный 
разговор», воплощаясь в романе времени, почти сразу обернулся 

                                          
1 Ср.: «Вспомните, друг, как учили нас в школе: одни звали вперед, другие 

манили назад, то и другое мы получали как единственный путь. Непостижимо, 
как мы спасались в этих условиях. Вспомните звено за звеном всю нашу русскую 
Кащееву цепь». – Пришвин М.М. Кащеева цепь (1922–1929) // Пришвин М.М. 
Собр. соч.: В 8 т. – М.: Худож. лит., 1982. – Т. 3. – С. 378–379. 

2 В «Охранной грамоте» (1929/31), может быть лучшем своем прозаиче-
ском произведении, Пастернак писал о поэтических группировках, предшество-
вавших мировой войне и революции: «Это были немыслимые в отдельности час-
ти того порыва, который был загадан с такой настойчивостью, что уже насыщал 
все кругом атмосферой совершающегося, а не только еще ожидаемого романа. 
<…> Это были слова и движенья крупного разговора, подслушанные обезьяной и 
разнесенные куда придется по частям, в разрозненной дословности, без догадки о 
смысле, одушевлявшем эту бурю». – Пастернак Б.Л. Собр. соч.: В 5 т. – М.: Ху-
дож. лит., 1991. – Т. 4. – С. 214–215. 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

57

забвением смысла разговора, утраченного «в разрозненной до-
словности», так сказать, при оседании взрыва («бури»). 

Так вот: этот «крупный разговор», по-видимому, настолько 
уже исчерпан и забыт в новом столетии, что как раз сегодня он едва 
ли не впервые становится доступен пониманию в своем целом – не 
как прошлое только, но как герменевтически «действенная история». 

Мы слишком часто судим о прошлом по «результатам» его, об-
манываясь и в отношении истории, и в отношении себя самих. Можно 
ли судить о «крупном разговоре» начала прошлого столетия по резуль-
татам его, и что здесь считать результатами? Неисчерпаемый урожай 
талантов, текстов, произведений или духовное одичание и «немогота»? 
Ведь можно остаться с текстами, как с дыркой от бублика. 

 
 

Не приходя в сознание 
 
Некий символический результат советского века, утратив-

шего историческое сознание и преемственную память о «крупном 
разговоре», находим не столько в отечественной философии, 
сколько в отечественной литературе. Задолго до того, как литера-
туроведение осталось без своего предмета – литературы, прошлое 
без будущего, а общественное сознание – без общества и сознания; 
задолго до того, как распространились постмодерно-постсоветские 
робинзонада и отсебятина; за десятилетия до всех духовных и не 
очень духовных сюрпризов и концов «нулевого» десятилетия пост- 
модерно-постреволюционный «конец игры» последних советских 
десятилетий изображен в финале нашего советского Рабле – «Мо-
сквы–Петушков» Венедикта Ерофеева (1969). Финал этот, резко кон-
трастирующий со «смеховым» тоном и фоном «поэмы», вводится 
фантастической кровавой буквой «Ю», которая возникает в созна-
нии героя в момент его умерщвления неизвестно кем и неизвестно 
за что в «неизвестном подъезде» где-то неподалеку от Кремля. По-
следние слова книги: «И с тех пор я не приходил в сознание, и ни-
когда не приду»1. Трудно представить менее раблезианский, менее 
диалогичный, менее «бахтинский» конец; и не случайно 

                                          
1 См.: Ерофеев В. Оставьте мою душу в покое. – М.: АО «Х.Г.С.», 1997. – 

С. 136. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

58

М.М. Бахтин, восхищавшийся книгой В. Ерофеева, как известно, 
не принял ее конца. Каждый прав на своем историческом месте: 
Бахтин – «не наша дичь», а Венечка, герой и автор, – советский 
человек на постреволюционной стадии, у него нет выхода-избытка 
к тому, что на языке того же М.М. Бахтина называется «открытой 
серьезностью»1. 

Буква «Ю» в финале книги знаменует безысходный тупик: 
разрыв времен настолько серьезен, что историческая серьезность 
невосстановима, невосполнима; серьезным может быть только объек- 
тивирующее осмеяние собственного «хора», т.е. того «мы», внутри 
которого я помню себя, идентифицирую себя как историческое су-
щество. Героя и автора нет вне хора, вне общественного сознания и 
памяти советского человека, но они уже и вне хора: идеализации 
советского сознания стали пустыми штампами, которые можно (и 
должно) осмеивать и пародировать. Поэтому смех здесь не может 
быть «амбивалентным», т.е. хоронящим и возрождающим одновре-
менно; но это и не «сатиризующий» смех (не политическая сатира), 
тем более не ресентимент, характерный для «постмодернизма», т.е. 
для духовно-идеологических чаяний на стадии отчаяния (на стадии 
«пост»). Буква «Ю» – это состояние исторического сознания, кото-
рое помнит только свое настоящее в качестве комического эха 
прежней, но разоблаченной серьезности; состояние, из которого не-
возможно выйти. Поэтому здесь невозможна даже смерть, невоз-
можна трагическая серьезность, но лишь безысходная самоотмена 
сознания без возможности снова и по-новому «прийти в сознание». 
Это комично и жутко в одно и то же время; это кремлевский Кафка, 
в своем роде «народный» и без всякой мистики. 

 
 

Все парадигмы отдыхают 
 
Но там, где невозможна «открытая серьезность», невозмо-

жен, надо полагать, и продуктивный кризис. Здесь мы от общих 
очертаний «конца разговора» переходим к современному состоя-
нию гуманитарных наук и философии исторического опыта. 

                                          
1 Бахтин М.М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура Средневе-

ковья и Ренессанса (1940; 1965) // Бахтин М.М. Собр. соч.: В 6 т. – М.: Языки 
славянских культур, 2010. – Т. 4 (2). – С. 135. 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

59

Первое, что бросается в глаза и у нас, и на Западе, – это об-
щая утрата векторов движения. Не только постмарксистская пара-
дигма «отдыхает», о чем говорилось в ходе одной дискуссии в 
журнале «Логос»1; в ситуации Конца Разговора все парадигмы от-
дыхают. Модель истории науки у Т. Куна – революционная наука, 
нормальная наука, смена парадигм – едва ли объясняет такое по-
ложение вещей, менее всего – в истории наук исторического опыта 
(не говоря уж о философии). Инерция «парадигм» (которую следует 
отличать от так называемых традиций) относится не только к гу-
манитарным наукам, но и к так называемым опытным наукам, к 
hard science, со времен Декарта гордившимся своей объективно-
стью. В ситуации «конца Бэконовской эпохи»2, не случайно сов-
павшей с Концом Разговора, оказалось, что естествознание тоже 
исторично, т.е. человечно, оно тоже лишилось своих метаимпера-
тивов (вроде «покорения природы») в результате их реализации, и 
люди с естественно-научным мышлением заговорили о «гумани-
таризации» и «тексте». Но, конечно, общий «кризис без кризиса» 
особенно жестко и комично проявляется в так называемых герме-
невтических дисциплинах, т.е. в науках социально-исторического 
опыта мира жизни, функция которых – наводить «герменевтиче-
ские мосты» между прошлым и современностью и постольку вся-
кий раз снова и по-новому «приходить в сознание» в ходе истори-
ческого становления. Почему же все парадигмы «отдыхают»? 
Можно указать, по меньшей мере, две причины: одна, на мой 
взгляд, общая у России с Западом, другая касается судеб отечест-
венной гуманитарии в советский век и после него. 

1. На протяжении XIX и особенно ХХ в. гуманитарные нау-
ки развивались под знаком «спецификации»: движущим началом 
был метаимператив автономии, конкретизации предметного поля 
той или иной дисциплины и ее специфических методов. Но когда 
этот метаимператив реализовался, т.е. до конца институализиро-
вался и «приватизировался», несомненные завоевания обернулись 
изоляцией, отъединением данной дисциплины от той конкретной 
осмысленной и живой целостности социально-исторического опыта, 
                                          

1 См.: Плотников Н. Критическая теория отдыхает (Заметки о парадигмах 
критики) // Логос. – М., 2001. – № 2. – С. 76–80. 

2 Böhme G. Am Ende des Backonschen Zeitalters: Studien zur Wissenschaftsent-
wicklung. – Frankfurt a.M., 1993. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

60

которая питала автономию, когда принцип был эвристическим, и 
перестала питать, когда принцип «разакадемичился» в совершенно 
иной социокультурной ситуации и в новых поколениях. С не нами 
завоеванной автономией сегодня нечего делать: она «гнетом мстит 
за свой уход», и даже ниша позитивизма не спасает научную дис-
циплину от утраты предметного телоса, когда «тексты» все в нали-
чии, а делать с ними как бы нечего, потому что уже никто толком не 
знает, что и как исследовать и «читать». Особенно поучительна в 
этом отношении судьба литературоведения, которое сегодня пыта-
ется «выжить», отказываясь от автономии, с трудом и с большими 
потерями завоеванной к середине прошлого столетия; автономия 
как бы вдруг оказалась ловушкой: попытки научно обосновать 
«литературность» литературы, совершенно оправданные сами по 
себе, зашли в тупик, утратив «инонаучный» мотивационный за-
текст, императивы и импульсы своего времени. Так называемые 
научные результаты предшествующих поколений, бесспорные и 
перспективные сами по себе, как бы вдруг зависли в пустоте уже 
не очень понятных императивов и притязаний, разделить и про-
должать которые (тем более – заново поставить под вопрос) нет ни 
повода, ни способностей, ни времени. Впрочем, судьба литерату-
ры, похоже, не многим отличается от судьбы литературоведения: и 
там и здесь заметна убыль прежде насущной потребности услы-
шать слово, войти в незавершенный разговор. Известная победа 
«рынка» и «заказа», «грантов» и «инноваций» над искусством и 
научным исследованием не столько причина, сколько следствие 
Конца Разговора. Чудеса современных средств коммуникации, об-
мена информацией и т.п. свели почти на нет потребность и чудо 
«междучеловеческого», и далеко не только в форматах СМИ. 

2. В Отечестве эта общая ситуация гораздо драматичнее, чем 
на Западе, который не пережил разрывов в историческом опыте и 
погромов нескольких научно-гуманитарных поколений в таких 
масштабах, как это произошло в период Второй (кремлевско-
советской) империи. Основное событие в философии ХХ в. – «пе-
реход от мира науки к миру жизни» в самом научно-гуманитарном 
мышлении1 – в русской философии уже не могло нормально со-
стояться, поскольку к власти в стране пришла, по определению 
                                          

1 Гадамер Г.-Г. К русским читателям // Гадамер Г.-Г. Актуальность пре-
красного. – М.: Искусство, 1991. – С. 6. 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

61

Г.П. Федотова, «новая богословская школа»1, подменившая реаль-
ный исторический опыт и ориентацию в нем анахронической ис-
ториософией под видом «научной идеологии». «Тем самым, – пи-
сал Федотов, – вековое противостояние интеллигенции и народа 
оканчивается: западничество становится народным, отрыв от на-
циональной почвы – национальным фактом»2. Это переворачива-
ние смысла русской истории в советский век уже было русским 
«постмодерном»: история пошла «вперед» и в какой-то момент 
советский опыт мог казаться «впереди планеты всей», но в дейст-
вительности история пошла «назад»; оттого так трудно сегодня 
«прийти в сознание», иначе говоря – вступить в ответственное, не 
случайное отношение к прошлому извне его, по ту сторону при-
вычных «бинарных оппозиций» вроде «западников / почвенни-
ков», «правого» / «левого» и т.п., ориентированных на взаимо-
уничтожение (что, собственно, и произошло). Ведь в социально-
историческом опыте, как и в опыте отдельного человека, принци-
пиальные смысловые сдвиги и возрастание сознания возможны не 
когда-нибудь вообще, но именно в «свое» время. 

Крах гегельяно-марксистского богословия истории (одно-
временно далекого и близкого Гегелю и Марксу), в известном 
смысле, оставил нас вне истории, и это не могло, конечно, не ска-
заться в первую очередь на науках исторического опыта. Время 
упущено, и почва истощена настолько, что «новое» полувековой 
или столетней давности (даже отечественное) не воспринимается, 
не развивается, но лишь имитируется, и новейшие симулякры вос-
производят и радикализуют старую беду «догоняющей» нации – 
«пенкоснимательство и западническое чванство, никогда не исче-
завшее из русской земли»3. 

Ситуация с «образованием» (на Западе и у нас) – скорее 
следствие происшедших сдвигов. Вузовская администрация, как 
показал Б. Риддингс4, взяла на себя функции объективных крите-
риев знания, утраченных самим Университетом: идея «совершен-

                                          
1 Федотов Г.П. Трагедия интеллигенции. Цит. соч. – С. 95. 
2 Там же. – С. 99–100. 
3 Вейдле В.В. Россия и Запад (1956) // Вопросы философии. – М., 1991. – 

№ 10. – С. 68. 
4 Риддингс Б. Университет в руинах (1994). – М.: Высшая школа экономи-

ки, 2010. – 304 с. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

62

ства», питавшая и двигавшая научную культуру и образование в 
Новое время, исчерпав себя, перешла в сферу учета и контроля, 
радикальной формализации и рационализированного иррациона-
лизма рейтингов, учебных планов, числа публикаций и отчетов о 
проделанной работе – всего того, «совершенство» чего определя-
ется именно тем, что никому, собственно, не нужно. 

 
 

Замедление 
 
Теперь, в завершение, предстоит обосновать уже не основ-

ной тезис, но оговорку к нему. Времена, как известно, не выбирают, 
но ориентация в ответ на вызовы времени – это персональный вы-
бор. После конца Нового времени довольно глупо (даже вредно) 
настаивать на общезначимости того, что ты сам думаешь и дела-
ешь; тем более когда дело касается гуманитария – исследователя и 
преподавателя. Как заметил один из инициаторов смены философ-
ско-гуманитарной парадигмы в прошлом столетии: «Гуманитарию 
(a scholar) труднее изменить свои методы, чем целой нации – сме-
нить религию»1. 

Но для того чтобы изменить свои методы, нужна методологи-
ческая перспектива, иначе говоря, некоторая ориентирующая «рабо-
чая программа», пусть даже ограниченная личным почином. Я здесь 
сжато сформулирую и прокомментирую основной принцип, которым 
пытаюсь руководствоваться как исследователь и преподаватель в 
обозначенной выше в общих чертах ситуации Конца Разговора. 

В исследовании и в преподавании, на мой взгляд, можно и 
должно культивировать «замедление» как способ подхода к исто-
рии, к феноменам современного и минувшего исторического опыта. 
Нужно «оволить» (слово М.М. Пришвина) ту волю к власти над 
временем, ту одержимость «новым», под знаком которых чем 
дальше, тем больше стояло Новое время и по инерции стоит даже 
после своего конца. Футуристический нигилизм – как бы пожира-
ние бытия в охоте за лучшим будущим – обратил все перспективы 
в ретроспективы, все тренды – в бренды, чаяния будущего («буди, 

                                          
1 Розеншток-Хюсси О. Великие революции: Автобиография западного че-

ловека (1938). – М.: Библейско-богословский Институт св. апостола Андрея, 
2002. – С. 90 (перевод несколько скорректирован). 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

63

буди» монахов Достоевского) – в отчаяние. Этот уклон к истори-
ческому небытию посредством «ускорения» истории – процесс, 
как тень сопровождавший все метаимперативы Нового времени и 
в итоге почти заместивший историю «открытым космосом» пост- 
истории, – М.М. Бахтин так изобразил в заметках периода Второй 
мировой войны: «…допускается какое-то чудесное к р а й н е  
р е з к о е  у с к о р е н и е  (разрядка в тексте. – В.М.) в темпах дви-
жения к истине за последние четыре века; расстояние, пройденное 
за эти четыре века, и степень приближения к истине таковы, что 
то, что было четыре века назад или четыре тысячелетия назад, 
представляется одинаково вчерашним и одинаково далеким от ис-
тины…1» 

Сегодня, 70 лет спустя после приведенной записи, более или 
менее понятно, что самые разрушительные последствия этого 
«движения к истине» должны были произойти в стране, претендо-
вавшей быть авангардом планетарного «ускорения». Тем настоя-
тельней подспудно назревающая потребность в «замедлении» в 
самом мышлении, в «оволении» инерций всемирного революцион-
ного «ускорения», прежде всего – в научно-гуманитарном мышле-
нии. После Гуссерля, Хайдеггера, нашего Бахтина и многих других, 
кто в ХХ в. переосмыслил «теорию относительности» Эйнштейна в 
плане гуманитарной эпистемологии, т.е. в плане социально-исто- 
рического опыта «междучеловеческого», можно сказать так: не 
столько время существует внутри вечности, сколько, наоборот, 
вечность внутри времени; следовательно, нужна радикальная 
трансформация практики мышления, исследования и преподава-
ния. А именно: то, что было современным в своей истине и в свое 
время, нужно попытаться сделать вновь современным и значимым, 
но уже в горизонте сегодняшней современности. 

Эту герменевтическую модель возможной одновременности 
«разновременников», как известно, наметил уже Кьеркегор в своих 
попытках помыслить и «повторить» религиозное дело Христа и 
философское дело Сократа (идеал междучеловеческого) изнутри 
своей современности2. 
                                          

1 Бахтин М.М. Собр. соч.: В 7 т. – М.: Русские словари, 1996. – Т. 5. – 
С. 136. 

2 См., в частности: Керкегор С. Философские крохи, или Крупицы мудро-
сти (1844). – М.: Институт философии, теологии и истории Св. Фомы, 2009. – 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

64

Парадокс в том, что науки исторического опыта и философия 
исторического опыта не могут ни возродить, ни «спасти» себя из 
себя, собственными силами создать что-то «новое» – так глубок ук-
лон к небытию, так далеко зашло овеществление истории и истори-
ческого сознания. Тем не менее можно попытаться снова и по-новому 
помыслить и осмыслить отпавшее в «тексты» прошлое мысли, при-
общившись к нему изнутри нашей пост-пост-постсовременности. 
Если подлинно новое, продуктивное невозможно в ситуации Конца 
Разговора, то спрашивается: как это однажды (и не единожды) было 
возможно? И что значит «подключиться» к чужой мысли и речи, 
извлекая их в их незавершенной вечности из плена своего времени 
и «спасая» силами своей современности, бессильной только «в се-
бе и для себя»? Иначе говоря: как возможно «замедление»? 

 
 

Чужая речь 
 
Если верно, что «<в> начале было отношение» (М. Бубер), и 

если такое первоотношение, или взаимодействие, не просто ссыл-
ка на авторитет и не теоретизированная «интертекстуальность», но 
скорее практическое, «фактичное» речевое и смысловое взаимо-
действие, тогда для научно-гуманитарного мышления новое нача-
ло, возобновление разговора после его конца возможно как акту-
альная взаимоориентация современности с «чужим словом», 
«чужой речью» в истории. 

Сама по себе установка на приоритет и авторитет «речи дру-
гого», разумеется, не является чем-то новым ни в философско-
герменевтическом, ни в гуманитарно-филологическом мышлении; 
это именно такая предпосылка – «познание познанного», согласно 
знаменитой формуле Августа Бека1, которая указывает на общий 
                                                                                           
192 с. Г.-Г. Гадамер писал в этой связи о Кьеркегоре: «Именно он обозначил ис-
тину христианского Евангелия как одновременность (Gleichzeitigkeit). Для него 
подлинная задача бытия Христа состояла в том, чтобы снять в “одновременно-
сти” дистанцию с прошлым. То, что у Кьеркегора сформулировано в виде пара-
докса, имеет силу для всего нашего отношения к традиции». – Гадамер Х.-Г. Что 
есть истина? (1962) // Логос. – М., 1991. – № 1. – С. 37 (перевод несколько скор-
ректирован). 

1 Подробнее об этом см.: Шпет Г.Г. Герменевтика и ее проблемы (1918) // 
Шпет Г.Г. Мысль и слово / Под ред. Т.Г. Щедриной. – М.: РОССПЭН, 2005. – 



 
Конец разговора (К герменевтике современности) 

 

 

65

источник философии, филологии и историографии, а равно и тео-
логии. Проблема, скорее, в другом: извечный «спор древних и но-
вых» должен быть снова и по-новому актуализован как речевое 
взаимодействие, как онтологически-событийное «отношение». 

В ситуации Конца Разговора отчетливо вырисовываются две 
«стратегии» гуманитарного мышления, черпающие свой «драйв» в 
отталкивании друг от друга и культивирующие старую бинарную 
оппозицию «будущников» и «пассеистов», по терминологии 
О. Мандельштама. Новые пассеисты изолируют «классику», автори-
тетную речь прошлого, и превращают традиции в «культурный» миф, 
оторванный от истории. Новые «будущники», напротив, стараются 
не отстать от «инноваций» и превращают культурное наследие в 
материал для самоутверждения, в «производство (собственного) 
присутствия» посредством новых теорий, новых рекламных тер-
минов, нового «ускорения» старой мифологемы «прогресса». Обе 
эти гуманитарные стратегии анахроничны и антигуманитарны. 
После конца Нового времени по-настоящему новое, как мне ка-
жется, возможно лишь по ту сторону обеих односторонностей, 
«приватизирующих» историю. Стратегический ресурс наук исто-
рического опыта и философии в новом столетии – не в прошлом 
самом по себе и не в настоящем самом по себе, но в способности 
снова и по-новому вступить в отношение, в освобождении овеще-
ствленной «культуры», чужой речи, опыта других из плена только 
своего времени. После Нового времени возможности «нового сло-
ва» в жизни, в искусстве, в науке, по-видимому, проблематичны, и 
о «творчестве» могут по инерции говорить люди наименее творче-
ские; тут уж никакой бог не может нас спасти. Может быть, един-
ственный шанс или ресурс гуманитария – «спасти» чужую речь, 
бесконечно превосходящую все, что я способен сказать «от себя» 
как современник Конца Разговора, путем передачи, пересказа, пе-
ревода когда-то состоявшихся разговоров своими словами, из своей 
«вненаходимости» всему бывшему и несбывшемуся в прошлом. 

 

                                                                                           
688 с.; Rodi F. Erkenntnis des Erkannten: Zur Hermeneutik des19. und 20. Jahrhun-
derts. – Frankfurt a.M., 1990. – S. 147–167. 


